
 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

33 
 

 
 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

 1الدكتور: وائل علي سعيد

   :لخصم 1

من خلال مقارنة المجتمع الوسيط العضوي، مع المجتمع الحديث المدني، تبين أن القومية 
تمثل الهوية العامة للمجتمع الحديث، في مقابل الهوية الثقافية الدينية، والإثنية، للمجتمع الوسيط، 

تعد هوية هجينة، لأنها اعتمدت على اصطناع أو ، من حيث التكوين الأنطولوجي، والهوية القومية
تغيير في العوامل الثقافية السابقة الموروثة، من المجتمع الوسيط، إما تغييرا كليا أو تغييرا جزئيا، 

فكانت الهوية  علما أن المجتمع الوسيط، عرّف الهويّة العامّة لكن من دون تكوين جماعة عامة،
صل و تعامل ثقافي )ديني غالبا( لجماعة يتم فرضه على باقي الجماعات. وبهذا تقوم على العامة 
كلما انتقل المجتمع من حالة المجتمع العضوي، إلى صياغة العلاقة على النحو التالي: إلى البحث 

لى حالة الجماعة الكلية حالة المجتمع المدني الحداثي، كلما انتقل المجتمع من حالة الجماعات، إ
الواحدة، وكلما انتقلت الهوية العامة، من الاعتماد على العوامل الثقافية بشكل صرف، إلى الاعتماد 

 على عوامل مصطنعة )عوامل ثقافية سابقة يتم تغييرها جزئيا أو كليا(.
 
 كلمات مفتاحية 1.1

 الجماعة، المجتمع، الأمة، الدولة، القومية، الثقافة، الهوية، 
 
 
 
 
 

                                                           
    univ.edu.sy-wsaed@homs قسم الفلسفة وائل علي سعيد، جامعة حمص، كلية الآداب،  1

mailto:wsaed@albaath-univ.edu.sy


 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

34 
 

THE NATIONAL IDENTITY AND THE 
CULTURAL IDENTITY AND THE 

STRUCTURE OF COMMUNITY 

2WAEL ALI SAED 

2 ABSTRACT:  
Through the comparison of the organic intermediary society with the 
modern civil society, it becomes clear that nationalism represents the 

general identity of modern society, in contrast to the cultural ،
religious, and ethnic identity of the intermediary society. National 
identity is considered a hybrid identity because it relies on the 
artificial or altered transformation of the previously inherited cultural 
factors from the intermediary society, whether totally or partially. It is 
noteworthy that the intermediary society defined the general identity 
but did not form a general group; thus, the general identity was often 

a cultural (mostly religious ) factor imposed on other groups. Hence, 

we arrive at a law that states that national identity tends to align with 
cultural identity in the organic community and leans towards 

diverging from cultural identity in modern society. 
 

2.1 KEY WORDS: 
 
community, society, nation, nationalism, culture, identity.  
 
 
 

                                                           
2 Ph.D.  Wael Ali Saed, University of Homs, Faculty of Arts,  Department of Philosophy, 

wsaed@homs-univ.edu.sy    

mailto:wsaed@albaath-univ.edu.sy


 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

35 
 

 المقدمة:  3

ط هذه العلاقة ن نضبأمسألة الهوية القومية، بالعلاقة مع الهوية الثقافية، و يسعى البحث لمقاربة 
بقانون محدد، ولتحقيق هذا الأمر، قمنا بالمقارنة بين المجتمع العضوي الوسيط، والمجتمع الحديث 

لمدني، فالمجتمع العضوي هو مجتمع الجماعات العضوية أو  الأهلية، التي تقوم على العلاقات ا
الفطرية الموروثة؛ أي علاقات القرابة الدموية، أو العلاقات الدينية، بينما يقوم المجتمع الحديث على 

و ال المهم هالعقد الاجتماعي؛ أي على علاقات مصطنعة جديدة، إما كليا، أو جزئيا، فيكون السؤ 
عن تكوين الجماعة العامة التي تضم الجماعات الجزئية، أو الفرعية إذا جاز التعبير، ففي المجتمع 
الوسيط نجد جماعات، مثل القبيلة، أو العشيرة، أو الطائفة، وحتى الدولة، تُعَد جماعة عضوية، 

ات، ب السياسية، والجمعيبينما في المجتمع الحديث، نجد جماعات مختلفة، مثل النقابات، والأحزا
 وحتى الدولة في هذا المجتمع تعد جماعة مصطنعة لأنها تقوم على العقد الاجتماعي.

السؤال إذن كيف تتكون الجماعة العامة /الأمة وما هويتها الثقافية؟ وما علاقة الهوية القومية 
 بها؟ 

 إشكالية البحث وأسئلته:  4

 :السؤالين الأساسينينطلق البحث من 
 تتكون الجماعة العامة/ الأمة؟كيف  -1
 ما العلاقة بين الهوية الثقافية والهوية القومية؟ -2

للإجابة على السؤالين السابقين سنقوم بمقارنة بين المجتمعين العضوي/ الأهلي والحديث/ 
 :  الآتيةالمدني، وعلى هذا الأساس يتفرع السؤال السابق إلى الأسئلة الفرعية 

 ما الأمة؟ -1

 ومية؟ ما الهوية الق -2

 ما الهوية الثقافية؟   -3

 ما المجتمع العضوي/ الأهلي ؟  -4

 ما المجتمع الحديث / المدني؟  -5

 



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

36 
 

 أهداف البحث  5
 :الآتيةيهدف البحث إلى تحقيق الأهداف 

 تحديد العلاقة بين الهوية القومية والهوية الثقافية.  -1

 وضع قانون يضبط العلاقة السابقة. -2

 فرضية البحث: 6
 : الآتيةانطلق البحث من الفرضية 

 طبيعة الهوية القومية بآلية تكوّن المجتمع ذاته.تتحدد  -1
a.  تعتمد المجتمعات ذات التكوين العضوي التلقائي )القبلي، الإثني(، هوية ثقافية، موروثة

ة كلية جماعفي ظل غياب فطرية قائمة على عناصر الدين، أو اللغة، أو الإثنية العرقية، 
 لمعنى الحالي./ أمة با

b.  ،تعتمد المجتمعات الحداثية المدنية، ذات التكوين المصطنع، على هوية عامة مصطنعة
عة، ع عناصر جديدة لبناء هوية مصطنيتم تغيير عناصر موروثة جزئيا أو كليا، أو إبداإذ  

 في ظل وجود جماعة كلية /أمة. 

 مصطلحات البحث  7
 communityالجماعة  7.1

 -2العموم، أو عامة الناس، في تمييز لهم، عن أصحاب المراتب  -1“تفيد معاني متعددة: 
شعور  -5حالة ملكية مشتركة كما في اتحاد مصالح  -4أهل منطقة  -3دولة أو مجتمع منظم 

  3”بالهوية والخصال المشتركة
 5و4تدل على مجموعات اجتماعية فعلية، بينما المعاني  3-1ومن الملاحظ أن معاني 

 ى طبيعة معينة لعلاقة الناظمة لتلك المجموعات. فإنها تدل عل
جماعة أولانية وشائجية، يولد الإنسان، “كما نجد أن الجماعة العضوية عند عزمي بشارة 

ويعرف بصفته عضو فيها. وهكذا يتعرف على جزء كبير من وظائفه، ومراحل حياته، باعتبارها 
وهذا التعريف نضعه بالتقابل مع   4“ي داخلهامشتقة من الجماعة، التي يحملها في داخله، وتحمله ف

                                                           
 .84-82، ص 2007، 1وليامز، ريموند، الكلمات المفاتيح، ترجمة نعيمان عثمان، بيروت، المركز الثقافي العربي، ط 3
 .27ص  ،2009والتوزيع،  ، دمشق، شركة قدمس للنشر 1اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، ترجمة ثائر ديب، ط 4



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

37 
 

الجماعات الحداثية المدنية، التي تتميز بالتعاقد، بمعنى أنها تنتج عن تعاقد الأفراد لتحقيق مصلحة 
ما، عامة، أو خاصة بفئة من الناس، وبالتالي تكون ناتجة، عن إرادة الأفراد الحرة، وعن تفكيرهم، 

ة بتحقيق المصلحة، أو تستمر نتيجة لنشوء تنظيم هرمي، يحدد واتفاقهم، وقد تنحل هذه الجماع
 حقوق وواجبات الأعضاء ومستويات الإدارة فيها. 

  societyالمجتمع  7.2

معنيين رئيسيين: كونها التعبير الأعم لمجموعات المؤسسات، والعلاقات، “كلمة لها الآن 
ل فيها مثل تجريدا للحالة، التي تتشكالتي يعيش، ضمنها عدد كبير من الناس. كونها التعبير الأكثر 

هذه المؤسسات، والعلاقات. يكمن الاهتمام بالكلمة جزئيا، في العلاقة الصعبة بين المعنيين السابقين: 
وعلى هذا، طالما أن المجتمع مكون من الجماعات، فإن طبيعته تتبع طبيعة تلك  5”التعميم والتجريد

اعات عضوية، فان المجتمع سيكون مجتمعا عضويا، الجماعات، فإذا كانت تلك الجماعات، جم
ذا كانت طبيعة تلك الجماعات، مدنية حداثية، فالمجتمع سيكون مدنيا حداثيا.   وا 

 nationالأمة  7.3

اللاتينية؛ يولد من خلال توليد أو أرومية،  nasciتستقي الكلمة نفسها أصلها من كلمة “
الناس، يجمع أواصرهم نسب، أو تاريخ مشترك، وكان استعمالها الأول يشير إلى تجمع متميز من 

ن للأمم حق تقرير المصير يعني إأو إلى عدد من الأشخاص انسحبوا من ذلك التجمع. ... والقول 
 6”ن الأمم متميزة عن الدولأالاعتراف ب

 stateالدولة  7.4

نه أ جهازا لحكومة، تتميز باللاشخصية، في ناحيتين أساسيتين. الأولى:“تعرف الدولة بأنها 
من المتوقع من الدولة، أن تكون بيروقراطية عقلية، تكون فيها الحقوق والواجبات، لأي منصب حتى 
أكثرها علوا منفصلة بوضوح، عن حقوق ذلك الشخص الذي يحتل هذا المنصب. ... والثانية: انه 

غريقية دينة الإمن المتوقع من الدولة، أن تكون كيانا متميزا، عن السكان الذين تحكمهم: وخلافا للم
يبدو  7”التي يصفها أرسطو، بأنها كتلة المواطنين، فان الدولة هي جهاز يتولى الحكم على مواطنيه

                                                           
  290رينولدز، ريموند، الكلمات المفاتيح، مرجع سابق، ص 5
بينيت، طوني، مفاتيح اصطلاحية جديدة معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع، ترجمة سعيد الغانمي، بيروت، المنظمة العربية  6

 .115، ص2010، 1للترجمة، ط
 . 327صطلحات الثقافة والمجتمع، مرجع سابق، ص بينيت، طوني، مفاتيح اصطلاحية جديدة معجم م 7



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

38 
 

واضحا أن الدولة الحديثة، تتناقض مع الدولة الوسيطة، التي تحدث عنها ابن خلدون، باعتبارها 
 . الملك، كما سنرى لاحقادولة شخصية بامتياز، طالما أنها دولة العصبة التي انتقلت إلى حالة 

تتميز الأمة عن كل من الدولة والمجتمع، فالمجتمع قد يتكون من أمة واحدة، أو من أكثر 
من أمة واحدة، والدولة تنظيم مؤسساتي سياسي، يقوم بالإدارة العامة لشؤون المجتمع، وتعبر عن 

 المصالح العليا. 
 nationalismالقومية   7.5

، وصار كل منهما، 19في أوائل قnationalism ومية وق  nationalistظهرت قومي“
. كان التداخل المستمر بين مجموعة وتشكيل سياسي مهما، حيث أن  19شائعا من منتصف ق

أمة، وأن تكون لها حقوق قومية، التي عادة ما انطوت على تكوين بالمعنى  nationالمطالبة بـ 
هذا التجمع وتصر على ولائه. نلاحظ أن  السياسي، قد نكون ضد إرادة أمة سياسية قائمة تضم

تأسست إما بناء على تجمع سياسي قائم، لكن تابع، وأما على  nationalistالحركات القومية 
 nationalismمجموعة تتميز بلغة خاصة، وأما على جماعة يفترض أن عرقها واحد. القومية 

ت )مثل الهند(، أو في الدول هي حركة سياسية في الدول الخاضعة التي شملت عدة أعراق ولغا
والأقاليم أو المناطق التابعة، حيث التمييز يكون بناء على لغة خاصة أو دين مختلف أو أصل 

نلاحظ مدى الارتباط بين القومية من جهة، ومن جهة أخرى اللغة، والأصل  8”عرقي مفترض
 العرقي، والدين، حسب السياق الاجتماعي.  

 culture الثقافة  7.6

( اللاتينية، على عملية التهذيب والاعتناء culturaافة في جذورها المباشرة في كلمة )تدل الثق
والرعاية، وتتضمن معنى النمو والتطوير. وهذا المعنى نجده أيضا لدى ريموند رينولدز عندما قال: 

: الاسم المستقل والمجرد الذي يصف عملية عامة (1)"ثلاثة أصناف عريضة من الاستعمال: 
: الاسم المستقل، سواء استعمل بشكل عام أو (2)، 18الثقافي والروحي والجمالي من ق للتطور

محدد، الدال على طريقة حياة معينة سواء لشعب أو لحقبة أو لمجموعة أو للبشرية ككل، من هردر 
الاسم المستقل والمجرد الذي يصف أعمال وممارسات  (:3) 9وكلم. لكن يجب علينا أيضا إدراك

                                                           
 . 215-214رينولدز، ريموند، الكلمات المفاتيح، مرجع سابق، ص 8
الكلام أتي بهذه الشكل، ويبدو أنه يوجد نقص في تتمة الجملة، ولعدم توفر الأصل الإنكليزي لا نستطيع أن نلوم المترجم أو  9

 الكاتب، الباحث. 



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

39 
 

في الغالب هو الاستعمال الأكثر انتشارا:  (3)النشاط الفكري والفني وخاصة الأخيرة. يبدو أن هذا 
الثقافة هي الموسيقى الأدب الرسم النحت المسرح والسينما ... هذا الاستعمال الأخير في الحقيقة 

أريخه بدقة لأنه في الأصل أحد الاستعمالات التطبيقية لمعنى نسبيا. من الصعب ت اجاء متأخر 
وخلاصة الكلام أن الثقافة إما أن تكون طريقة النمو والتطور، أو طريقة الحياة، أو منتج  10"(1)

 هذه الطرق، لكن بكل الحالات هي خاصة بجماعة. 
  identityالهوية  7.7

انه مقول في جواب )ما هو( يسمى الأمر المتعقل من حيث “يرى أبو البقاء الكفوي أنها 
ماهية، ومن حيث ثبوته في الخارج يسمى حقيقة، ومن حيث امتيازه عن الأغيار يسمى هوية، ومن 

ومن هذا التعريف نجد الهوية هي الماهية ذاتها، لكن من  11”حيث حمل اللوازم عليه يسمى ذاتا
ان ة التي تميز الذات عن الآخر، فإذا كحيثية مختلفة، وهذا ما نؤكد عليه تماما، فالهوية هي الماهي

للذاتين، ماهية واحدة كان التمايز في علاقة ليست ماهوية. وعلى هذا فان استخدام مصطلح الهوية 
ليس صحيحا، بل يجب استخدام التماهي للدلالة على التماثل، فالتماهي تقصد علاقة المماثلة، أو 

ن، ي، بالنسبة لعلاقة ما، وبذلك تكون جماعة السوريالتساوي، أو التشابه، بين جماعتين، أو فردين
وية ن، من جهة علاقة الانتساب إلى الأمة العربية. والهين، متماهيتين لأنهما متماثلتييوجماعة اللبنان

تميز جماعة الأمة العربية، عن باقي الجماعات الأخرى، مثل جماعة الأمة الفرنسية، أو جماعة 
وجهان للهوية، وجه التماهي ووجه التمايز.  "واتضح أيضا أن يبدو بوضوح . إذن الإنكليزيةالأمة 

الهويات لا يمكن أن تكون مكتفية ذاتيا: بل هي تتأسس في الواقع عبر لعبة الفروق وتتشكل في، 
ومن خلال، العلاقات المتغيرة، بهويات أخرى. وهكذا لا تنطوي الهوية على معنى إيجابي واضح، 

، مما ليس هي، ومما تستبعده، ومن موقعها في حقل من الفروق والاختلافات. بل تستمد تمايزها
وقد يحدث هذا على مستوى دنيوي ومبتذل تماما، أي استنادا إلى نرجسية الفروق الصغيرة )إذا 

إيطاليا  لمانيا أو فرنسا أوأاستخدمنا مصطلح فرويد(، حيث تميز بريطانيا، مثلا هويتها عن هوية 
 12."إسبانياأو 

                                                           
 . 97كلمات المفاتيح، مرجع سابق، صرينولدز، ريموند، ال10
 . 961، ص  1998، بيروت، مؤسسة الرسالة، 2البقاء،  الكليات، ط أبوالكفوي،  11
 . 706بينيت، طوني، مفاتيح اصطلاحية جديدة معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع، مرجع سابق، ص  12



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

40 
 

وقد يكون التماهي بمعنى الهوية بين الإنسان ونفسه، لكن عبر فارق زمني، أو مكاني، فيقال 
 إن هذا الرجل هو نفسه ذلك الطفل، لأنهما ماصدق واحد تصدق بهما فئتين.

بإسقاط الشرح السابق على الهوية الجمعية  سنجد أن منطق الهوية قد تم استخدامه لصالح 
ذات الجمعية. من جهتين الأولى: تم تصور الجماعة على أنها كيان منسجم الكمال، والتماسك في ال

م ت ومتجانس، وأمّة ذات جوهر مشترك، وتنتمي إلى عائلة قومية، وجسد واحد، ودم مشترك. الثانية:
على الاستمرارية بين الأجيال والقوة الأخلاقية للتراث لان الجماعة أرادت  إيجابيةإضافة قيمة 
ثقافتها، وتراثها، وذكرياتها، وقيمها، وطابعها، وبالذات على فرادتها عبر الزمن،  المحافظة على

وتنكر واقعية التغيّر، والانقطاع التاريخيين. وعلى هذا الأساس. في حالة الهوية الجمعية، أصبحت 
 مبادئ الوحدة والاستمرارية، أساسية في تكوين الهوية. 

من نظر إليها نظرة جوهرانية "فهي نفترض أن الهوية أو أما من حيث التعامل مع الهوية فهناك 
التمايز عند شخص ما أو جماعة ما إنما هي تعبير عن جوهر أو خاصية داخلية ما. ومن خلال 
هذا المنظور تكون الهوية سمة طبيعية وأبدية تصدر عن التطابق مع الذات، والفرد، أو الكيان 

آراء “وهي  ،مناقضة تماما لها ونحن نؤكد على صحتهالكن هناك نظرة  13الجمعي المكتفي ذاتيا"
أكثر حداثة ونقدية تميل إلى تبني موقف مضاد للجوهرية، والى التأكيد على وضعية البناء الاجتماعي 

 14لجميع الهويات. فيُنظر إلى الهويات على أنها تتأسس في سياقات اجتماعية وتاريخية محددة"

 الدراسات السابقة 8

يناقش  ، حيثماهيتها وخصائصها :الهوية الثقافيةحمد مرسي بعنوان هي دراسة أالدراسة الأولى 
تفق ي، أما من حيث النقاط الإيجابية التي محاولا تحديد ماهيته وخصائصهالكاتب مفهوم الهوية 

 لعناصر تراكمية حالة هي إنما مجردة، ماهية ليست الثقافية الهوية أن -1: "ها عندهالبحث مع
 -2 ...غيره مع علاقته أو تفاعله طريق عن شعب أو جماعة وتحققها اجتماعيا تتشكل متعددة
 متطور وسياسي، واجتماعي اقتصادي وواقع وجغرافية تاريخية حقائق من مركب كل عن تعبير وأنها
نما الجانب، أحادية ليست أنها -3 ...المستقبل على مفتوح فاعل   15"الجوانب متعددة هي وا 

                                                           
 .703- 702تمع، مرجع سابق، صبينيت، طوني، مفاتيح اصطلاحية جديدة معجم مصطلحات الثقافة والمج 13
 .703- 702بينيت، طوني، مفاتيح اصطلاحية جديدة معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع، مرجع سابق، ص 14
 . 318-317، ص2013مرسي ، احمد، الهوية الثقافية ماهيتها وخصائصها، المجلة العربية للعلوم الإنسانية، 15



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

41 
 

ة العامة وتصبح الهوية الثقافي"النقاط السلبية التي نختلف حولها معه، ما يذهب إليه أما من حيث 
 وما تحرص الجماعة على إظهاره على أنه أو الجمعية، بهذا المعنى جماع الهويات الثقافية الفردية،

غم أن الواقع قد الر كثير من رؤاهم ومواقفهم، على  ملامح ثابتة يتشابه فيها أعضاؤها ويتماثلون في
إذا  –وتتنوع اهتماماتهم وتتعدد رغباتهم، وهو ما قد يؤدي  يجعل أعضاء الجماعة تختلف مشاربهم

إلى أشكال عدة من الصدام بين ذات الفرد وذات  -بعقول الأفراد  ما تعمقت هذه الاختلافات
 جماعات، وعلى ذلكوليس من  مجتمعون، يضمر أن المجتمع يتكون من أفراد فالكاتب 16"الجماعة

؛ التي تتضمن الجماعات الأصغرالخاصة بالجماعة الكلية / جماعة الأمة الثقافية لا يناقش الهوية 
فق مع ما وهذا لا يتمن حيث الهوية الثقافية، الأمة مثلها مثل جماعة القبيلة، يعتقد أن بناء عليه 

 يذهب إليه البحث.  
ماعية الذي يناقش عملية التنشئة الاجتلـ خالد حامد  الاجتماعي الهوية والبناءالدراسة الثانية بعنوان 
من النقاط الإيجابية التي وردت في الورقة البحثية والتي يتفق معها البحث، . وأثر ذلك على الهوية

ختلف الهويات ت ،ما سبق ذكره إلى"واستنادا مسألة التفاضل بين الهوية الثقافية والبناء الاجتماعي 
كما  ،لأمةابق تماما مع الوطن واطالثقافية تبعا لخصوصيات الأمم والشعوب إذ نجد هويات ثقافية تت

و الحال كما ه ،أن تشمل الهوية الثقافية عدة أوطانويمكن  ،لمانياأهو الحال على سبيل المثال في 
قافيا الوطن الواحد قد يجمع شتاتا ثفي الوطن العربي المنتمي للحضارة العربية الإسلامية، كما نجد 

بحيث تشكل الهوية الوطنية مرجعيته الأساسية كما  ،مختلفا من حيث المعتقدات واللغات والأعراق
وربا حاليا لتجعل المواطنة الأوربية المرجعية التي توحد أمريكا، وهو ما تسعى إليه أهو الحال في 

حالات في العلاقة بين الثقافة والجماعة الحاملة لها نجد ثلاث حيث يمكن أن  17فسيفسائها الثقافية"
، أي أن تشمل عدة تزيد عنهأو  -2تكون الثقافة متطابقة مع البناء الاجتماعي، يمكن أن  -1

  ، بحيث يكون في المجتمع الواحد عدة ثقافات. أو تنقص عنه -3مجتمعات 
"أن فشل المجتمعات العربية عموما في تحقيق مشاريعها كذلك من النقاط الإيجابية تأكيده على 

الاجتماعية وتفشي مظاهر الإحباط والفساد وتبلور القيم والاتجاهات السلبية نحو الكثير من رموزها 
  18مراء فيه في الانشطار الثقافي وظهور ثقافات فرعية صراعية" لاوقضاياها، قد ساهمت بشكل 

                                                           
 .314وخصائصها، مرجع سابق صمرسي، احمد، الهوية الثقافية ماهيتها 16
 .   130، ص2013، 1، العدد 1حامد ، خالد، الهوية والبناء الاجتماعي، مجلة حكمة للدراسات الفلسفية، المجلد 17
 . 131حامد ، خالد، الهوية والبناء الاجتماعي، مرجع سابق، ص 18



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

42 
 

ة، تطرق إلى دور النظم السياسية والنظم التربوية في بناء الهويلبحث أما من حيث النقاط السلبية، فا
بحثنا، ولم رض في نفتكما  ،أن الهوية الثقافية يتم تصنيعهاينتبه إلى ذلك يعني لكنه لم يصل إلى 
 علاقة الهوية الثقافية بالهوية القومية كما يفترض بحثنا.  يتطرق كذلك إلى

 منهج البحث  9

مقارنة الظاهرة، عبر سياقات مختلفة تمت الحيث  ج التحليل المقارن،لجأ البحث إلى منه
يرها، عبر إبراز إلى تفس سعيتم ال، بوصف الظاهرة بل اءكتفيتم الاتاريخيا واجتماعيا وثقافيا، فلم 

 وجه التشابه والاختلاف، بينها مما أتاح فهما أكثر عمقا وأكثر تركيبا. أ
م( في كتابه نسق 1806- 1873)  John Stuart Millأوضح جون ستيوارت مل حيث 

 فاق:طريقة الات -كيفية الاستفادة من المقارنة على النحو التالي: أ  System of Logic المنطق 
جانب جانب واحد، كان هذا ال الظاهرة التي نبحثها لا تشترك إلا في أمثلة"لو كان مثلان أو اكثر من 

طريقة  -ب 19شترك فيه وحده جميع الأمثلة هو السبب أو المسبب للظاهرة المبحوثة"الذي ت
وجدت مثلا تظهر فيه الظاهرة المراد بحثها، ومثلا آخر لا تظهر فيه تلك الظاهرة، إذا "الاختلاف: 

ثم وجدت المثلين متفقين في كل شيء إلا جانبا واحدا، وهو الجانب الذي يظهر في المثل الأول 
كان هذا الجانب الذي يختلف فيه المثلان دون سواه، هو نتيجة الظاهرة المبحوثة أو سببها  وحده،

إذا حضرت العلة حضر المعلول، واذا غابت طريقة الاتفاق والاختلاف:  -ج 20أو جزء من سببها"
ذا ما لاحظنا تغيرا على أي نحو في ظاهرة ما، إ"طريقة التغير النسبي:  -العلة غاب المعلول. د

مصاحبا لتغير ظاهرة أخرى على صورة معلومة، كانت تلك الظاهرة سبب هذه، أو نتيجة لها، أو 
  21 مرتبطة بها ارتباطا عليا على نحو ما"

 والتحليل  قشةاوالمنعرض البحث  10
يمكن تحديد الهُوّية الثقافية لمجتمع، أو لجماعة، أو لفرد، من خلال العودة إلى مجموعة من 

 -1العناصر التي يتم تصنيفها في أربع مجموعات: "أولا: عناصر مادية وفيزيائية: وتشتمل على: 
، والعقلية القدرات: القوة الاقتصادية، والمالية -2الحيازات: الاسم، والآلات، والأموال، والملابس 

                                                           
 . 469، ص 1195محمود، زكي نجيب، المنطق الوضعي، القاهرة، مكتبة الأنجلو مصرية،   19
 . 471محمود، زكي نجيب، المنطق الوضعي، مرجع سابق، ص  20
 .476محمود، زكي نجيب، المنطق الوضعي، مرجع سابق، ص 21



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

43 
 

الانتماءات الفيزيائية: الانتماء  -4التنظيمات المادية: نظام السكن، ونظام الاتصالات الإنسانية  -3
 -1الاجتماعي، والتوزعات الاجتماعية، والسمات المورفولوجية المميزة. ثانيا: عناصر تاريخية: 

 اد، والقرابة، والخرافات الخاصةالأصول التاريخية: الأسلاف، والولادة، والاسم، والمبدعون، والاتح
الأحداث التاريخية المهمة: المراحل المهمة في التطور والتحولات  -2بالتكوين، والأبطال الأوائل 

الآثار التاريخية: العقائد، والعادات،  -3الأساسية، والآثار الفارقة، والتربية، والتنشئة الاجتماعية: 
ة. لتطبيع، أو القوانين والمعايير، التي وجدت في المرحلة الماضيوالتقاليد، والعقد الناشئة عن عملية ا

النظام الثقافي: المنطلقات الثقافية، والعقائد، والأديان، والرموز  -1ثالثا: عناصر ثقافية نفسية: 
العناصر  -2الثقافية، والايدلوجيا، ونظام القيم الثقافية، ثم أشكال التعبير المختلفة )فن، أدب(: 

النظرة إلى العالم، ونقاط التقاطع الثقافية، والاتجاهات المغلقة، والمعايير الجمعية، والعادات  العقلية:
النظام المعرفي: السمات النفسية الخاصة، واتجاهات نظام القيم: رابعا: عناصر  -3الاجتماعية: 

لسلطة، أسس اجتماعية: الاسم، والمركز، والعمر، والجنس، والمهنة، وا -1نفسية اجتماعية: 
القيم الاجتماعية: الكفاءة،  -2والواجبات، والأدوار الاجتماعية، ونشاطات، وانتماءات اجتماعية. 

القدرات الخاصة بالمستقبل: القدرة والإمكانية، والإثارة  -3والنوعية، والتقديرات المختلفة: 
  22الاستراتيجية، والتكيف، ونمط السلوك"

ديد لهوية المجتمع، لكن بشرط أن يتم النظر إلى ما سبق يمضي البحث للموافقة على هذا التح
قي . فالتأكيد على الفهم العلائمستقرة على الشيء الموصوفعلى أنها علاقات، وليست صفات 

الفهم  ، التي يفضي إليهايجنب البحث من الوقوع في النزعة الجوهرانية المتعالية على التاريخ
وليته، وانطباقه على مختلف الجماعات على اختلاف . كما يُلحظ في هذا التحديد شمالوصفي

توضعاتها الطبقية، واختلاف ثقافاتها. والتي يمكن أن نضع فيها كل تاريخ الجماعة، وحاضرها، 
وتفاعلاتها، وعلاقاتها، التي تميزها، عن غيرها، وبناء عليه فقد لا توجد في المجتمع جميع تلك 

 ممكن الاكتفاء ببعضها، لكونها العلاقات الفاعلة والأساسية.  العلاقات واضحة وجلية، كما أنه من ال
غير أنه ولئن كان لمفهومي ثقافة وهوّية ثقافّية، مصير مترابط، فإنه لا يمكن المطابقة بينهما، 
بلا قيد ولا شرط، بمعنى أنه، إذا كان لكل جماعة ثقافة، فليس لكّل جماعةُ هوّية ثقافّية، إذن متى 

أنها ذاتُ هوّية ثقافّية؟ عندما تحقق الشروط الواجبة لتعريفها، كجماعات إثنية نقول عن جماعة 

                                                           
 .20-19-18، ص1993الوسيم،  دمشق دار، 1ميكشيللي، اليكس، الهُوّية، ترجمة علي وطفة، ط22



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

44 
 

ى هذه أن ينظر الآخرون إل“ترتبط جمعيا بالثقافة المشتركة لأفراد الجماعة، أما الشرط الأول، فهو 
ماعة أن ينظر أفراد الج“والشرط الثاني، هو  23الجماعة على أنها متمّيزة بعناصر عدة، ومنها الثقافة"

أن تشكل الثقافة المشتركة محورا “والشرط الثالث،  24إلى أنفسهم على أنهم يتميزون بهذه العناصر"
بعبارة أوضح أن يكون لديهم أولا: الوعي  25تتمركز حوله نشاطات أفراد الجماعة وفعالياتهم"

ستثمار ذلك إرادة ابالاختلاف الثقافي، وثانيا: أن يؤكد الآخرون لهم هذا الاختلاف الثقافي، وثالثا: 
الاختلاف في فعالياتهم جميعها. حيث يمكن أن يكون لدينا اختلافات ثقافية، لكننا لا نعيها، ولا 
نستثمرها عمليا، عندئذ لا تكون لدينا هوّية ثقافّية. أما عن علاقة الهوية الثقافية بالقومية فيمكن أن 

ان للقومية هذا الصراع الشديد مع الدين؟ نحددها، من خلال الإجابة على السؤال التالي: لماذا ك
فيرجع الجواب إلى سؤال المعنى عند الإنسان، وسؤال المعنى له إجابتين مختلفتين متناحرتين على 

حياة؟ عن أسئلة المعنى: لماذا الما يبدو، إذ أن بعض النظريات مثل الماركسية والليبرالية لا تجيب 
القومية “ين اهتم الدين، اهتماما بالغا  بالإجابة عنها. ولكن لماذا الموت؟ لماذا هذا المصير؟ في ح

نشأت مع العلمنة وانحسار التدين، وواضح أنها استلمت من الدين بعض مهمات الإجابة عن 
وعلى هذا فإن الصراعات الحقيقية للحركات الدينية الأصولية، لم  26”المعنى، وأسئلة الخلود وغيرها

والحركات اليسارية، بل جرت مع الأنظمة والحركات القومية العلمانية.  تكن  بينها وبين الليبرالية
الأخيرة هي القادرة على منافسة الحركات الدينية، على مستوى الهوية والمعنى. “وذلك لسبب أساس ف ـ

وهي قادرة على احتواء المتدين والعلماني والليبرالي والديمقراطي، في إطار نفس الهوية القومية، إذا 
ت ديمقراطية، أما إذا كانت غير ديمقراطية، فيعتقد ممثلو القومية، أن الولاء والانتماء لها، لا كان

 27”يوضع فقط فوق أي حزبية، بل ضد أي حزبية، بما فيها تحزيب الدين
يتعالق الإنسان بعلاقات كثيرة ومتنوعة أفقية، وعمودية، كل مجموعة من هذه العلاقات، تكوّن 

تماعي، أو اقتصادي، أو سياسي، عائلة، عشيرة، قبيلة، أو حزب سياسي، أو كيان ثقافي، أو اج

                                                           
روت، ، بيإسرائيلة دراسة في الهوية الجماعية للعرب في حيدر، عزيز، دور المقاومة الثقافية في صياغة الهوية الجماعي 23

 . 30، ص1996، 205مجلة المستقبل العربي، العدد 
جع ، مر إسرائيلحيدر، عزيز، دور المقاومة الثقافية في صياغة الهوية الجماعية دراسة في الهوية الجماعية للعرب في  24

 . 30سابق، ص
جع ، مر إسرائيلي صياغة الهوية الجماعية دراسة في الهوية الجماعية للعرب في حيدر، عزيز، دور المقاومة الثقافية ف 25

 . 30سابق، ص
 .32اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  26
 .33-32اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  27



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

45 
 

نقابة، أو طائفة دينية، ومن يحدد العلاقات المطلوبة لهذا الكيان، أو ذاك هو درجة تطور المجتمع، 
 ونوعه. حتى المجتمع الكلي بذاته يمكن النظر إليه بوصفه جماعة، أي أمة، أو قومية.  

العصر الوسيط من جماعات عضوية، بشكل أساس، وهي القبيلة، والعشيرة، يتكون المجتمع في 
بالدرجة الأولى، أي مجتمع العلاقات الموروثة الفطرية إلى حد كبير، بينما المجتمع الحديث، هو 
مجتمع العلاقات المصطنعة المكتسبة، ولذلك ظهرت كيانات، أو جماعات إنسانية مكتسبة 

وفة سابقة في العصر الوسيط، ففي الوسيط الجماعات كانت العشيرة ومصطنعة جديدة، لم تكن معر 
والقبيلة التي من نسب واحد، باختصار كانت العلاقات الناظمة للجماعات الوسيطة علاقات موروثة 

 أو فطرية.
ماذا عن جماعة الجماعات، هل كانت جماعة واحدة؟ هل يمكن أن نطلق مصطلح الأمة 
الإسلامية عليهم؟ في الواقع نحن أمام جماعة تغلبت على باقي الجماعات عسكريا وسياسيا،  

 وفرضت عليها دينها. 
 الهوية العامة كانت دينية، بمعنى أن الهوية العامة متطابقة مع عنصر ثقافي موروث غير
مصطنع، بينما في المجتمع الحديث نحن أمام جماعة كلية جديدة التكوين، وأحيانا قد تكون متطابقة 
مع التكوين في المرحلة الوسيطة، لكن لتكوين الهوية العامة للجماعة الجديدة القديمة، تم استخدام 

   عناصر موروثة بعد التغيير والتعديل عليها، لذلك كانت هوية مصطنعة، كما سنرى.
 المرحلة الوسيطة / ابن خلدون 10.1

 العصبة والعصبية  10.1.1

يتحدث ابن خلدون عن الجماعة العضوية، أو القبيلة، أو العشيرة، التي  تقوم على القرابة 
 الدموية الصريحة. والهوية العامة هي هوية دينية مفروضة على جميع الجماعات الأخرى. 

ك أن وذل“م بالنسب، أو ما في معناه. يرى ابن خلدون أن العصبية إنما تكون من الالتحا
صلة الرحم طبيعي في البشر، إلا في الأقل، ومن صلتها النعرة على ذوي القربى، وأهل الأرحام، 
أن ينالهم ضيم، أو تصيبهم هلكة، فإن القريب يجد في نفسه غضاضة من ظلم قريبه، أو العداء 

 28”والمهالك نزعة طبيعية في البشر مذ كانعليه، ويود لو يحول بينه وبين ما يصله من المعاطب وا
إذا كان النسب أو القرابة المتواصلة بين  -1وهنا يفرق ابن خلدون بين درجتين من العصبة 

                                                           
العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان  يامأعبد الرحمن، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في  خلدون،ابن  28

  .101، ص 1900 الجليلة،المقدمة، مجلس معارف ولاية سوريا  1، جالأكبر



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

46 
 

إذا بعد النسب أو القرابة بعض الشيء،  -2المتناصرين قريبة جدا، هنا تكون المدافعة قوية وسريعة، 
 هنا تكون المدافعة بطيئة وضعيفة.

صبية، أن أساس الرابطة الع“نص يتبين للجابري عدة أمور، نتفق معه عليها أولا: ومن هذا ال
 29”هو ذلك الاستعداد الطبيعي الفطري، الذي يدفع الفرد، إلى نصرة قريبه، في الدم والدفاع عنه

فالمسألة، هنا مسألة طبع، أو طبيعة بشرية، والعصبية بهذا المعنى ظاهرة اجتماعية طبيعية، بمعنى 
ناصر تكون أن هذه النعرة أو الت“ا بالنسبة للاجتماع البشري مثلما الطبع بالنسبة للشيء. ثانيا: أنه

أشد قوة، وأكثر وضوحا، بين الأفراد الذين يجمعهم نسب قريب، وبالعكس من ذلك التناصر الذي 
يد فالنسب البع  30”يقوم بين الأشخاص، الذي يقوم بين الأشخاص الذين يربط بينهم نسب بعيد

لك نوعان، أن العصبية لذ“كالولاء والحلف، لا يستوجب المناصرة، كما يفعل النسب القريب. ثالثا: 
عصبية خاصة، وعصبية عامة، فالعصبة التي يجمعها نسب خاص أو قريب تشكل عصبية خاصة، 

ية بأما العصبات الأكثر اتساعا، والأقل ترابطا، والتي يجمعها نسب عام، أو بعيد فهي تشكل العص
وبهذا فالعصبية العامة هي القرابة البعيدة أو الاشتراك بالجد الأبعد؛ أي ما يعرف بالإثنية  31”العامة

 سهمت في تأسيس الدولة العربيةأالعرقية الآن، علما أن ابن خلدون يحدد العصبية العامة، التي 
ن ما أن ابن خلدون مالكبرى، بالدين الإسلامي، وهذا الأمر لا تناقض فيه، كما سنشرح لاحقا، ك

العصبية محرك التاريخ، وهو أمر طبيعي تماما من وجهة نظره لذلك يسميه طبع، وهو نتيجة عاملين 
 اثنين في الطبيعة الإنسانية، هما العدوانية والرحمة. 

تتكون من أقارب الرجل الذين يلازمونه، وهذا يعني “لكن مما تتكون العصبة؟ أنها جماعة 
تقوم أساسا على القرابة، ثانيا: أن جميع أقارب الرجل ليسوا بالضرورة عصبة له،  أولا: أن العصبة،

أن العصبة جماعة دائمة، فهي  بوضوحومن هذين الأمرين يتبين  32”بل فقط الذين يلازمونه منهم
الجماعات المؤقتة، التي تتشكل تلقائيا بمناسبة طارئة في مكان وزمان معينين بدافع “ليست من 
هي أيضا ليست من الجماعات التعاقدية التي تقوم باتفاق أعضائها، وفق نظام خاص، خارجي. و 

                                                           
، بيروت، مركز 6، طالإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ  29

 . 171ص، 1994دراسات الوحدة العربية،  
 . 171الجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة، مرجع سابق، ص 30
 . 171الجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة، مرجع سابق، ص 31
 167، مرجع سابق ص الإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ   32



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

47 
 

 33”ومن أجل تحقيق هدف من الأهداف، والتي قد تنحل بعد تحقيق هدفها أو بسبب آخر من الأسباب
 إذن العصبة جماعة لا تملك لنفسها أن تنشأ، أو أن تنحل.  
فقط شعور الفرد بأنه جزء لا يتجزأ من وعلى هذا الأساس نفهم التعصب، على أنه ليس 

 استعداد دائم في نفس الفرد يدفعه إلى تجسيم هذا الانتماء إلى“العصبة، التي ينتمي إليها بل هو 
العصبة بفنائه فيها فناء كليا، أن الفرد في هذه الحالة يفقد شخصيته بل فرديته ويتقمص شخصية 

سيكولوجية شعورية، ولا شعورية معا، تربط  -ية رابطة اجتماع“وبهذا تكون العصبية  34”العصبة
إفراد جماعة ما قائمة على القرابة، ربطا مستمرا يبرز ويشتد عندما يكون هناك خطر يهدد أولئك 

لا يتمتع بكيانه الشخصي في المجتمع “ويمكننا أن نؤكد الآن أن الفرد  35”الأفراد كأفراد أو كجماعة
أما خارجها فهو يفقد هذا الكيان تماما. ومن هنا كانت هوية القبلي إلا داخل عصبة، أية عصبة، 

الشخص تحدد لا بـ من أنت؟ بل بـ ابن من أنت أو إلى أي قوم تنتمي؟ في المجتمع القبلي لا يعرف 
فالفرد بهذا، لا يعرف إلا بما تعرف به  36”الشخص باسمه بل بانتسابه إلى عصبة أو قبيلة معينة

 عصبته أو قبيلته، كما أنه لا يختار اسمه العائلي بل إنه يجد هذا الاسم جاهزا عند ولادته.
 كيف تتكون العصبة  10.1.2

ة تكون في غير نسبهم: وذلك أن الرئاس“يؤكد ابن خلدون أن الرئاسة على أهل العصبية لا 
كون بالعصبية، كما قدمناه، فلا بد في الرئاسة على القوم، أن لا تكون إلا بالغلب، والغلب إنما ي

تكون من عصبية، غالبة لعصبياتهم واحدة واحدة، لأن كل عصبية منهم إذا أحست بغلب عصبية 
أما السر فيعود إلى أن الامتزاج بين العناصر لا يتكون إذا  37”الرئيس، لهم أقروا بالإذعان والأتباع

ذ لا بد من غلبة احد هذه العناصر على البقية، والأمر مماثل تماما في كان الجميع متكافئين، إ
غلب عصبية على بقية العصبيات المشتركة معها بالجد الأكبر، علما أن ابن خلدون يؤكد على 
الرئاسة قد تنتقل من عصبية إلى أخرى ضمن النسب العام، من العصبية الأكبر إلى العصبية 

 الأكبر.   

                                                           
  167، مرجع سابق ص الإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ  33
 168، مرجع سابق ص صالإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ  34
  168، مرجع سابق ص صالإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ  35
 170، مرجع سابق ص الإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ  36
 . 104، مرجع سابق ص ابن خلدون ، عبد الرحمن، كتاب العبر  37



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

48 
 

 والدولة  الملك 10.1.3

الغاية التي تسعى إليها العصبية هي الملك، وذلك لأن العصبية هي أساس الحماية والمدافعة 
والمطالبة، واجتماع الناس لا يتم من دون وازع، والوازع ليس إلا الرئيس، أو الملك فالتنافس والاقتتال 

لقريبة، ب ابين العصبيات أمر محتوم، إذ ما أن يتم الأمر للرئيس حتى يدخل في صراع مع العص
لا لم تتم قد“وتكون نتيجة الصراع خروج احد الأطراف منتصرا  رته متغلباً عليهم بتلك العصبية، وا 

على ذلك، وهذا التغلب هو الملك، وهو أمر زائد على الرئاسة، لأن الرئاسة، إنما هي سؤدد 
وة وصاحب م بالقوصاحبها، متبوع وليس له عليهم قهر في أحكامه. وأما الملك فهو التغلب، والحك

العصبية، إذا بلغ إلى رتبة طلب ما فوقها، فإذا بلغ رتبة السؤدد والأتباع ووجد السبيل إلى التغلب 
إذن تنتقل العصبية 38”والقهر، لا يتركه لأنه مطلوب للنفس، ولا يتم اقتدارها عليه إلا بالعصبية

ن غلبته“اد بهم قوة المنتصرة، إلى مرحلة الملك، ويدخل المغلوبون في تكوينها، لتزد ا واستتبعتها وا 
التحمتها، أيضاً وزادت قوة في التغلب إلى قوتها، وطلبت غاية من التغلب، والتحكم أعلى من الغاية 

 39”الأولى وأبعد
وبهذا من الواضح إننا هنا إزاء توسع آلي للعصبية الغالبة، حيث تقوم بامتصاص العصبيات 

ن خلدون لا يرى أن هناك دافعا لهذا التوسع خارج العصبية نفسها. اب” الأخرى القريبة، ثم البعيدة. و
دراجها تحت لوائها.   40”فالعصبية بطبعها، تسعى إلى التغلب على العصبيات الأخرى واستتباعها وا 

ولكن إذا كان هذا الأمر هو العامل الذاتي، في توسع العصبية، فلا بد من وجود شروط موضوعية 
 -وجود عصبية عامة جامعة لعصبيات متفرقة. ب -أ“شرطان ضروريان لفاعلية العصبية وهما 

والمقصود بالدولة الهرِمة، هي دولة مجاورة تكون قد دخلت في طور  41”وقوع الدولة في طور الهرم
الهرم، وبالتالي يسهل التغلب عليها. وهكذا يكون للعصبية الناهضة احتمالين، الأول: يتم عندما 

ذا لم يكن لهذه الدولة  ممانع من أولياء الدولة، تكافئ العصبية، بقوته ا قوة الدولة الهرمة المجاورة، وا 
ن انتهت قوتها، ولم يقارن ذلك هرم الدولة،“من أهل العصبيات، فإنها تستولي عليها، الثاني:   وا 

نما قارن حاجتها، إلى الاستظهار بأهل العصبيات، انتظمتها الدولة في أوليائها، تستظهر بها،  وا 

                                                           
 .109مرجع سابق ص  العبر،عبد الرحمن، كتاب خلدون،ابن  38
 .110ابن خلدون ، عبد الرحمن، كتاب العبر ، مرجع سابق ص  39
 .183، مرجع سابق ص الإسلاميمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ خلدون،الجا 40
 186، مرجع سابق ص الإسلاميبد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ الجابري، محمد عا 41

. 



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

49 
 

بمعنى أن العصبية الناهضة  42”على ما يعن، من مقاصدها، وذلك ملك آخر دون الملك المستبد
 أصبحت جزء من سلطة الدولة المجاورة تستخدمها في حروبها. 

 العامة  الهوية 10.1.4

يرى ابن خلدون أن الدين الإسلامي، كان الهوية العامة الجامعة لكل العُصَب، التي يتألف 
مع كان منقسم عموديا، إلى قبائل وعشائر متنافسة، لكن الدين الإسلامي، منها المجتمع، فالمجت

لعب دور الهوية العامة لهذه الجماعات. فالعرب، كما يرى ابن خلدون، لا ينالون الملك، إلا بصبغة 
، السبب في ذلك أنهم لخلق التوحش“دينية، من نبوة أو ولاية، أو أثر عظيم، من الدين بشكل عام، و

م، أصعب الأمم انقياداً، بعضهم لبعض، للغلظة والأنفة، وبعد الهمة، والمنافسة في الرئاسة، الذي فيه
فقلما تجتمع أهواؤهم، فإذا كان الدين بالنبؤة، أو الولاية كان الوازع لهم من أنفسهم، وذهب خلق الكبر 

والعرب فوق ذلك أسهل  43”والمنافسة، منهم فسهل انقيادهم واجتماعهم وذلك بما يشملهم من الدين
 الخلق انقيادا للدين، لسلامة فطرتهم وخلاصها من الأخلاق الذميمة.

ن على العمران البشري، يرى ابن خلدون انه طالما أ الإيجابيةلكن ما التفسير لتأثير الدين 
على   ،الملك يتم بالتغلب، والتغلب بدوره محتاج للعصبية، والعصبية بدورها تحتاج إلى اتفاق الأهواء

داعت، سره أن القلوب إذا ت“المطالبة أو جمع القلوب وتأليفها، وهذا لا يكون إلا بمعونة من الله إذ أن 
ذا انصرفت إلى الحق، ورفضت  إلى أهواء الباطل، والميل إلى الدنيا، حصل التنافس وفشا الخلاف، وا 

ن الخلاف، وحسن التعاو الدنيا والباطل، وأقبلت على الله أتحدت وجهتها فذهب التنافس وقل 
وعلى هذا فإن الدين، إنما يزيد العصبية،  44”والتعاضد، واتسع نطاق الكلمة لذلك، فعظمت الدولة

قوة على قوة، لأن الدين يذهب بالتنافس والتحاسد الذي في أهل العصبية، وتصبح وجهتهم واحدة 
 نحو الحق. 

حد دينية ليست فاعلة، أو مؤثرة بلكن على الرغم مما سبق، يرى ابن خلدون أن العصبية ال
ذاتها، من دون عصبية قبلية، وهذا يفيد أن الدين ليس فاعلا، بحد ذاته، كقوة تنفيذية، على الأرض، 
بل مهمته ثقافية نفسية في توحيد النفوس، وتهذيبها، في حين تبقى الفاعلية التنفيذية، للعصبية 

تتم: وهذا لما قدمناه من أن كل أمر تحمل عليه  الدعوة الدينية من غير عصبية لا“الدموية. إذن 

                                                           
 .110ابن خلدون ، عبد الرحمن، كتاب العبر ، مرجع سابق ص  42
 .119مرجع سابق ص  العبر،عبد الرحمن، كتاب  خلدون،ابن  43
 . 412ابن خلدون ، عبد الرحمن، كتاب العبر ، مرجع سابق ص  44



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

50 
 

الكافة فلا بد له من العصبية وفي الحديث الصحيح كما مر: ما بعث الله نبياً إلا في منعة من قومه 
ذا كان هذا في الأنبياء وهم أولى الناس بخرق العوائد فما ظنك بغيرهم أن لا تخرق له العادة في  وا 

 45“الغلب بغير عصبية
بية بالمرة، لا يقضي على العص“فإن النتيجة الكبرى لتأثير الدين على العصبية أنه  وعلى هذا

بل ينقلها فقط من إطار ضيق، إلى إطار أوسع: من التعصب للنسب الخاص إلى التعصب للنسب 
 46”أخرجت للناس، تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر أمةالعام، وعقيدته الدينية التي جعلت منه خير 

ان العصبية العربية العامة، والدين الإسلامي، يكونان الهوية العامة للمجتمع العربي الوسيط. وبهذا ف
وهذه الهوية العامة هي هوية ثقافية، لان الأمة لم تكن بارزة وحاضرة عند ابن خلدون بالمعنى 

ا في همعناها الاصطلاحي القديم ويعني ب“فابن خلدون يستعمل كلمة الأمة، في الحالي للمصطلح، 
الغالب القبيلة الكبيرة، أو مجموعة قبائل يربط بينها نسب عام. وأحيانا يستعملها بمعنى جنس: أمة 
العرب، أمة الفرس، وأحيانا أخرى يقصد بها أهل دين واحد: أمة الإسلام، أمة محمد. والظاهر من 

ابن خلدون؛ هي هوية إذن الهوية العامة الفاعلة عند  47”كلام ابن خلدون أن الأمة أوسع من الشعب
 ثقافية إثنية عربية، ودينية إسلامية. 

 المرحلة الحديثة  10.2

تغير تكوين الجماعات الإنسانية الكلية والجزئية /الفرعية، في العصر الحديث، ونقصد 
بالفرعية الجماعات المتكونة، داخل الجماعة الكلية، بينما الجماعة الكلية فهي تكون على مستوى 

الأمة، وهويتها القومية، حيث يمكن اعتبار القومية جماعة أو إيديولوجية سياسية، بينما الجميع؛ أي 
على المستوى الفرعي، ظهرت كيانات اجتماعية جديدة، أهمها جماعات المجتمع المدني المصطنعة، 

 مثل الأحزاب والنقابات والجمعيات، والدولة بجماعاتها البيروقراطية والعسكرية.
قض المجتمع الحديث مع المجتمع الوسيط، الذي يمكن وصفه، بأنه مجتمع وعلى هذا يتنا

عضوي، لأن تكوين الجماعات الفاعلة، فيه كانت الجماعات العضوية، ونعني القبيلة والعشيرة، 
بين توبالمجمل كانت العلاقات الناظمة لها علاقات فطرية موروثة كالنسب الدموي، والدين، كما 

جتمع الحديث، ستصبح العلاقات الناظمة للجماعات الكلية والفرعية، علاقات أعلاه، في حين في الم

                                                           
 .126-125ابن خلدون ، عبد الرحمن، كتاب العبر ، مرجع سابق، ص  45
 . 188، مرجع سابق صالإسلاميالجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ  46
 .285، مرجع سابق صالإسلاميخ الجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاري 47



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

51 
 

تعاقدية، لتحقيق مصلحة خاصة بأفراد الجماعة، أو مصلحة عامة، أي أنها جماعات مصطنعة 
 جزئيا أو كليا. 

في المجتمع الأوربي الحديث أصبحت السيادة للشعب، بحيث لا سلطة شرعية، ولا سيادة، 
رادة الناس، هنا كان همّ الفلاسفة أن يعبروا عن هذا، الأمر  إلا التي تعبر عن السيادة الشعبية، وا 

سياسيا، لنقل مصالح الطبقة البرجوازية الصاعدة، والتخلص من السياسة، التي تقوم على الدين 
. إذ لم يكن في المجتمع الوسيط، للسياسة مجال عام، وكانت مرتبطة بالدين الأرستقراطيوالإرث 

، لأرستقراطيةابشكل وثيق، ومرتبطة  بالتراتبية الاجتماعية، الشديدة التي يتربع على رأسها الطبقة 
 طبقة النبلاء، ويؤكد الباحثون هنا أن طبقة العامة لم يكن لهم أي تأثير على السياسة بالمطلق. 

هذا الأساس أقام الفلاسفة الحداثيون السياسةَ، على العقد الاجتماعي، الذي يعبر  وعلى
عن الرابطة الاجتماعية العادية، التي تربط الناس بعضهم ببعض، مقابل الرابطة الدينية، أو الرابطة 

تالي ل، التي نظر إليها طويلا، على أنها رابطة طبيعية، متمثلة بالعرف والتقاليد، باالأرستقراطية
سيرتبط المجتمع المدني، بمفهوم العقد الاجتماعي، والقانون المختلف، تماما عن العرف، إذن 
أصبحت السياسة تنبع عن المجتمع الإنساني، كما هو، ولم تعد مسقطة عليهن من العالم السماوي، 

القرنين  يومن هنا سيكون المجتمع المدني، والدولة مفهومين متطابقين تماما ولا فصل بينهما، ف
 السابع عشر والثامن عشر. 

في المجتمع الحديث المدني، نحن بصدد تكوين للجماعة العامة أو الأمة، لأنها أساسا 
تمثل علاقات اجتماعية، أو علاقات اقتصادية، أو علاقات سياسية جديدة، وهذه العلاقات الجديدة،  

اثية الغالب تم الاستعانة بعناصر ما قبل حديتم التعبير عنها بالأمة أو الهوية القومية. في العموم 
 مثل اللغة أو الإثنية العرقية للتعبير عن الهوية العامة، أو الهوية القومية.

 الجماعة الكلية 10.2.1

ربما هناك نوع من التقدم في محاولة بناء الجماعة على المستوى الكلي، يعود للحداثة 
أصبح مستحيلا عمليا تجاهل “مصطنعة. إذ السياسية، بالإضافة إلى بناء الجماعات الجزئية ال

الحقيقة الواضحة، بأن عالمنا السياسي تدور حياته منذ قرنين، على الأقل على أساس وحدات معينة، 
الأمة تعزز الاتساق في التنظيم السياسي، والنشاط الاقتصادي  -فالدولة  48”الأمم -تعرف بالدول 

                                                           
، بيروت، مركز دراسات الوحدة 1الشويري، يوسف، القومية العربية الأمة والدولة في الوطن العربي نظرة تاريخية، ط 48

 . 21، ص2002العربية،  



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

52 
 

 ي للجيش الواحد وقوة الشرطة الواحدة والجهاز البيروقراطيالتنظيم العقلان“والنمو الثقافي. من خلال 
الواحد، والقانون الذي يسود ويحكم جميع المواطنين المتمتعين بالحقوق والواجبات المتساوية. وتزال 
الحواجز كافة، سواء أكانت اجتماعية، أم دينية ويؤسس فضاء سياسي جديد، بحيث يستطيع 

بعبارة أخرى، أصبح  49”واهبهم وقدراتهم، وليس ميراثهم، أو أصلهمالمواطنون كافة، التنافس وفق م
الوضع في المجتمع، يكسب ولا ينسب، وهنا تشتق القوانين من إرادة المواطنين الأحرار، الذين 

 تخلصوا من حقوق الملوك الإلهية، أو الأوامر المفروضة دينيا.
ون ا رأينا، لم يكن ابن خلدلكن كيف نشأت الأمة؟ وكيف تم التعبير عنها سياسيا؟ فكم

 مهتما بالأمة، بما هي جماعة كبيرة، تتحد فيها جميع الجماعات الإنسانية.   
 فيخته  10.2.2

في خطاباته التي وجهها إلى الأمة الألمانية، يرى فيخته، أن الشعب الألماني يتميز عن 
ما ية، تغترف دائالكلام في لغة ح“الشعوب الأخرى، ولو كانت من منشأ جرماني. لأنه استمر بـ 

قواها من النبع الأصلي، بينما لا تعيش لغة الشعوب الجرمانية الأخرى، إلا على السطح، ولقد ماتت 
وهنا مكمن الفرق كله، وهو الفرق بين الحياة، من جهة والموت من الأخرى. وعلى هذا  50”جذورها

شعب، يتكلم لغة حية، هي جزء  أن الثقافة الفكرية عند -1“الفارق الأساس تقوم عدة نتائج، أهمها: 
بمعنى أن اللغة  51”أساسي من الحياة، وفي الحالة الضد يتجه كل من العقل والحياة في طريق له

ينظر  ه[نفس]السبب ومن أجل  -2“الحية، هي أساس وسبب وجود، ثقافة فكرية عند هذا الشعب. 
لحياة، جعلها بعضا أساسيا، من االشعب الذي يتكلم لغة حية، بجد إلى ثقافة العقل ويجهد في أن ي

بعبارة أخرى، اللغة الحية هي السبب،  52”أما الأمم الأخرى، فلا ترى فيها غير لعبة ماهرة دون نتائج،
وينجم عن ذلك أن شعبا، يتكلم لغة حية يعالج الأشياء  -3“في وجود ثقافة العقل عند هذا الشعب، 

 53”فيما يدع الآخر الأشياء تمر تبعا لطبيعته السعيدة جميعا، في جد، ولا يتردد أبدا، أمام أية مشقة
يعني أن اللغة الحية، هي أساس المعاملة الجدية، والاهتمام الفعلي الميداني لمعالجة المشاكل، عند 

والنتيجة الأخيرة التي تتأتى من الأخريات: أن عامة الشعب من امة تتكلم لغة  -4“هذا الشعب 

                                                           
 .22الشويري، يوسف، القومية العربية الأمة والدولة في الوطن العربي نظرة تاريخية، مرجع سابق ص 49
 . 92، ص 1979، بيروت، دار الطليعة، 1، ترجمة سامي الجندي، طالألمانية الأمة إلى، يوهان غوتليب، خطابات فيخته 50
 .94، مرجع سابق، ص الألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  51
 .94، مرجع سابق، ص الألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  52
 .94، مرجع سابق، ص الألمانية الأمة إلىغوتليب، خطابات فيخته، يوهان  53



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

53 
 

ي ون بتعليمه يجعلون الشعب يستفيد من اكتشافاتهم لعلهم يؤثرون فحية، ممكن تثقيفها، والمعني
حياته، أما في الأمم الأخرى، فان الصدع قائم بين الطبقات المتعلمة، والجمهور فهي لا ترى فيه 

بعبارة أوضح، أن الشعب الذي يتكلم لغة حية تضمحل الفوارق الطبقية  54”غير أداة عمياء لمشاريعها
العليا تهتم بتعليم وتطوير الطبقة الدنيا. إذن يبدو واضحا، أن الآثار الاجتماعية فيه، لان الطبقة 

 والعلمية والنفسية، إنما تقوم على اللغة، فكل شيء مرده إلى اللغة الألمانية. 
جماعة  انه“وبعد أن تحدث عن أساس الأمة، يعرّف فيخته الشعب بنظرة من العالم الروحي 

تكرر نفسها، دون انقطاع روحيا وطبيعيا، حسب ذات قانون خاص  من البشر، تعيش في مجتمع
يستطيع الإلهي، تبعا له أن يتفتح في قلب تلك الجماعة. أن كلية هذا القانون، هي التي تجمع ذاك 

ونلحظ في  55”الجمهور من البشر في العالم الأبدي، كما في العالم الأرضي كل يكفي ذاته بذاته
إنتاج الشعب لذاته، وفق القانون نفسه، مرة تلو المرة، انطلاقا من الفكرة  هذا التعريف، فكرة إعادة

القانون يحدد “الإلهية، التي تزهر في نفوس إفراد تلك الجماعة في العالمين الأرضي والسماوي، وهذا 
بصورة مطلقة، ويعطي صورة مكتملة، لما نسميه الطبع الوطني لشعب ما:  قانون نمو المبدأ الأصلي 

عبارات لا تخلو من الشعرية، تفيد بالأصل الإلهي الخاص، بهذا الشعب الألماني، وكأنه  56”لهيوالإ
 شعب الله المختار. 

لكن كيف يرتبط الإنسان الفرد بجماعة الأمة؟ الرابط من وجهة نظر فيخته، هو الرغبة 
طيع التدخل يست بالخلود، فخلوده كفرد، مرتبط بخلود الشعب، وذلك بتطبيق قانون النمو، دون أن

أن إيمانه وطموحه إلى خلق ما لا يفنى، “أي عنصر أجنبي، في مجموع ذاك التشريع لإفساده. إذ 
وطريقته في تصور حياته الشخصية، على أنها حياة خالدة، هي الرباط، الذي يصل بين كل منا، 

ات الأولى لزمن أن حاجوأمته الخاصة أولا، وبواسطتها بكل النوع الإنساني، وتجعله يعتبر إلى آخر ا
 57”والثاني تختلط في حاجاته الخاصة

إذن الوطن والشعب ممثلان وضمانتان للخلود الأرضي، وبالتالي فإنهما يتجاوزان ويعلوان 
وجب أن تسيطر الوطنية على “كثيرا على فكرة الدولة، بما هي النظام الاجتماعي، ومن اجل هذا 

 ا الأخيرة، والمستقلة تحدد لها اختيار الوسائل لتحقيق هدفهاالدولة نفسها على أنها محكمتها العلي
                                                           

 .94، مرجع سابق، ص الألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  54
 .147، مرجع سابق، صالألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  55
 . 147، مرجع سابق، ص الألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  56
 . 148، مرجع سابق، صالألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  57



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

54 
 

ومن أجل الوصول إلى هذا الهدف يجب فرض حدود لحرية الفرد الطبيعية،  58“الأول الأمن الداخلي
بل انه من الواجب حتى في غياب أي هدف آخر حبس هذه الحرية في أضيق حدود ممكنة، ولا 

لاستبداد السياسي، لكن الملفت للنظر هنا هي العلاقة بين يخفى على احد أن فيخته بهذا يشرع ا
 الدولة من جهة، ومن جهة أخرى الأمة، فهي علاقة تشي بما يكافئ القومية الحديثة أو دولة الأمة.
مما سبق نجد أن فيخته، يعتمد بشكل كامل، على العامل الموروث الفطري، المتمثل باللغة، 

مصطنع في إقامة الأمة الألمانية، لكن على الأقل، بالمقارنة مع ولا يعتمد إطلاقا، على أي عامل 
ابن خلدون، نجد اهتماما شديدا عند فيخته في إقامة جماعة كلية عامة، لكل الألمان، وهي الأمة 

 الألمانية. 
 رينان  10.2.3

رينان، في شروحه لتكوين الأمة الفرنسية، سنجد انه يستعرض  أرنستإلى وبالانتقال 
العوامل المشهورة، في تكوين الأمة، فيرفض كل من العامل اللغوي، والعامل العرقي، والعامل الديني، 
في تكوين الأمة، كما يرفض عامل الاشتراك في المصالح، كما يستبعد العامل الجغرافي، ولا يقبل 

 ية. ما الأمة إذن؟ حتى الضرورات العسكر 
وبهذا فان رينان يتفق مع فيخته في مثاليته، فما 59”الأمة نفس، مبدأ روحي“يقول صراحة 

كونان هما في الحقيقة شيء واحد، ي” ن يؤلفان هذا المبدأ وإن شيئيهذا المبدأ الروحي؟ يجيب بقوله 
ول والثاني في الحاضر، الشيء الأهذه النفس، وهذا المبدأ الروحي. الشيء الأول قائم في الماضي، 

من الذكريات؛ الشيء الثاني هو التوافق الحالي، الرغبة في العيش  هو الامتلاك المشترك لإرث غني
إذن هما أمران  60”سويا، والإرادة القاضية بمواصلة الجهد لإعلاء شأن ما وصل إلينا غير مجزأ

راد لان  ة العيش المشترك، وافتراقهما واضح للعيانمتحدان مفترقان في آن، وهما التاريخ المشترك، وا 
الأول ينتمي إلى الماضي، بينما ينتمي الثاني إلى الحاضر، لكن اتحادهما أمر بحاجة إلى شرح، 

الإنسان، أيها السادة، لا يرتجل نفسه ارتجالا. والأمة، مثلها مثل الفرد، “وهو ما يفعله رينان بقوله 
والتضحيات، ونذر الأنفس، أن عبادة الأسلاف، لهي من  جهودإنما هي مآل ماض طويل حافل بال

بين سائر العبادات الأكثر شرعية؛ فالأسلاف جعلونا نكون ما نحن عليه اليوم. الماضي البطولي، 

                                                           
 . 150، مرجع سابق، ص الألمانية الأمة إلىفيخته، يوهان غوتليب، خطابات  58
 .1882مارس  11، محاضرة في السوربون في  الأمةرينان، ارنست،  ما  59
 .1882مارس  11، محاضرة في السوربون في  الأمةرينان، ارنست،  ما  60



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

55 
 

الرجالات الكبار، المجد )أقصد بذلك المجد الحقيقي(، تلك الأشياء هي الرأسمال الاجتماعي الذي 
رادة مشتركة في الحاضر،  نقيم عليه الفكرة القومية. أن تكون هناك أمجاد مشتركة في الماضي وا 

أن نكون قد صنعنا سويا مآثر كبيرة، وأن نريد صنع المزيد منها، تلك هي الشروط الأساسية لنشوء 
فالعيش المشترك، إنما يكون بنفس الطريق الذي اختطه الآباء لنا، وهنا نقطة مهمة في  61”شعب

أو التجديد المسموح به عند رينان، فهي ليست إبداع كامل، أو تجديد كامل، تحديد نسبة الإبداع، 
بل محدود بأفق التاريخ، وكأننا أحرار في إعادة التاريخ فقط. ولهذا لا عجب من إعلائه للنشيد 

، فهو في بساطته النشيد المختصر لكل »نحن ما كنتم، وسنصبح ما انتم عليه«الإسبارطي القائل: 
 وطن. 

رينان عنصران بصورة أساسية لبناء الأمة، وهما التاريخ المشترك، وهو عنصر  يستحضر
رادة العيش المشترك في الحاضر، وهو عنصر مصطنع مكتسب، وبهذا فان رينان يقوم  موروث، وا 
ببناء هوية هجينة، على عكس المفكرين الألمان، الذي ارتكزوا على اللغة الألمانية لتوحيد ألمانيا، 

ة ألمانية موحدة، وهو عنصر موروث تماما، فكانت هويتهم موروثة فطرية. وقد عبر أو بناء ام
أن الناس يصنعون تاريخهم بيدهم، ولكنهم لا يصنعونه “ماركس عن ذلك، على نحو مذهل بقوله

على هواهم. إنهم لا يصنعونه في ظروف يختارونها هم بأنفسهم، بل في ظروف يواجهون بها وهي 
م مباشرة من الماضي. أن تقاليد جميع الأجيال الغابرة تجثم كالكابوس على أدمغة معطاة ومنقولة له

الأحياء. وعندما يبدو هؤلاء منشغلين فقط في تحويل أنفسهم، والأشياء المحيطة بهم في خلق شيء، 
لم يكن له وجود من قبل، عند ذلك بالضبط في فترات الأزمات الثورية، كهذه على وجه التحديد، 

يلجئون في وجل وسحر، إلى استحضار أرواح الماضي لتخدم مقاصدهم، ويستعيرون منها نراهم 
الأسماء والشعارات القتالية والأزياء، لكي يمثلوا مسرحية جديدة على مسرح التاريخ العالمي، في هذا 

سول ر الرداء التنكري الذي اكتسى بجلال القدم، وفي هذه اللغة المستعارة. هكذا ارتدى لوثر قناع ال
 62“بولس

                                                           
 .1882مارس  11، محاضرة في السوربون في  الأمةرينان، ارنست،  ما  61
، موسكو، أجزاء أربعة، مختارات في 1ماركس، كارل، الثامن عشر من بروميير لويس بونابرت، ترجمة الياس شاهين، ج 62

 . 138دار التقدم،  ص



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

56 
 

 المرحلة المعاصرة 10.3

؟ المصطلحين متقاربين، ففي اللغة nationalismبالقومية nationما علاقة الأمة 
نجد أن الكلمتين من جذر لغوي واحد، لكن في تقديرنا، أن الأمة جماعة بشرية كلية،  الإنكليزية

بمعنى أنها تضم جماعات جزئية، وقد تضم أفرادا، وهذا يتوقف على درجة التطور التاريخي للمجتمع. 
ة، لسياسية تنظم العلاقة الاقتصادية السياسية المكونة للأمة والدو  إيديولوجيافي حين أن القومية 

باعتبارها الجماعة الفرعية الأهم من بين الجماعات الفرعية الموجودة ضمن الأمة. ولكن من الممكن 
أن تتحول القومية إلى جماعة بمجرد أن تقوى العلاقة الرابطة بين الأفراد بقيادة الدولة، ويصبح 

ا الأمة، كما يمكنه -عندهم إحساس بالانتماء لهذه الجماعة التي تقودها الدولة وهي جماعة الدولة 
أيضا، أن تتحول إلى هوية قومية، عندما تصبح العلاقة الاقتصادية السياسية علاقة ماهوية، تميز 

 إفراد هذه الجماعة، عن غيرها من الجماعات الأخرى. 
ونقصد بالاصطناع، أي تغيير جزئي أو كلي لعوامل موروثة، أو إبداع عوامل جديدة تكون بمثابة 

ساس التي يتم البناء عليها. وهنا سنرى كيف أن العوامل المؤثرة في تكوين الأمة ستتغير العلاقات الأ
 جزئيا أو كليا. 

في الدراسات الحديثة للقومية، كما عند بندكت اندرسون في كتابه الجماعات المتخيلة، سيبلغ 
، ثروبولوجياأنة بروح الاصطناع مبلغا كبيرا، إذ يعلن أن الأمة جماعة متخيلة، وهو يقدم تعريفه للأم

فالأمة  63”الأمة هي جماعة سياسية متخيلة حيث يشمل التخيل أنها محددة وسيّدة أصلا“قائلا: 
بالنسبة لاندرسون جماعة، تتكون بفضل العلاقة السياسية، وهي جماعة متخيلة، لكن متخيلة لا 

ة حقيقية، على أن الأمة جماع تعني أنها خيالية، فخيالية تعني أنها غير حقيقية، بينما اندرسن يؤكد
وهو اقرب إلى الجماعة الثانوية، التي تُعرَّف بأنها الجماعة الكبيرة العدد، التي لا يعرف الجميع فيها 
بعضهم بعضا، معرفة وجه لوجه، كما في الجماعة الأولية، لكنهم يتفاعلون مع بعضهم بعضا 

أمران أساسان: وهما أولا: أدوات التخيل،  ويتبادلون التأثير. وما يعبر عن خصوصية هذه الجماعة
لا يمكن تخيل القومية كجماعة بلا حدود، والحدود “التي سنوضحها لاحقا، وثانيا حدود الجماعة. إذ 

أي تخيل الحدود هو بداية تعريف الخصوصية. حدود سياسية ادارية، حدود لغوية، حدود جغرافية. 

                                                           
 .52اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  63



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

57 
 

كرة خيّلها سيّدة، وهو البعد الذي يجعل اللقاء بين فولكن أكثر التعريفات خصوصية للقومية هو ت
 64”الأمة وفكرة القومية أمرا طبيعيا.

أمّا من حيث ماهيّة الجماعة /الأمّة، من وجهة نظر اندرسن، فهي جماعة أخوية تمتد على 
المستوى الأفقي، وهذا يجعلها مختلفة تماما عن الجماعات الأبوية التي كانت فاعلة في العصر 

علاقة يتم تصورها على الدوام، ك“يط، كما شاهدنا عند ابن خلدون، والتي تمتد عموديا، فهي كما الوس
رفاقية أفقية عميقة، مهما يكن انعدام المساواة، والاستغلال الفعليين السائدين. فهذه الأخوة هي في 

بل من أن  وحسب، النهاية ما مكّن ملايين كثيرة من البشر خلال القرنين الماضيين، لا من أن تقتل
وهذه الأمّة نشأت حديثا، نتيجة لانحلال جماعات  65”تموت راضية في سبيل هذه التخيلات المحددة

ثقافية سابقة، كانت سائدة في العصر الوسيط، وهي الجماعة الدينية، والمملكة السلالية، وهذا الأصل 
نظر، إنه لمن قصر ال“لأمة والثقافي السابق، هو أصل سلبي، لان انحلالها كان ضروريا لنشوء ا

على أي حال، أن نحسب أن أمر جماعات الأمم المتخيلة، لا يتعدى خروجها من أحشاء الجماعات 
ويوافق هوبزباوم على حداثة مفهوم الأمة، الذي هو  66”الدينية، والملكيات السلالية وحلولها محلها

الرموز وم، كالقومية، والدولة القومية، و ابتكار تاريخي حديث نسبيا، والظواهر المرتبطة بهذا المفه“
الوطنية، والتاريخ وغيرها. كل هذه المفاهيم تستند إلى ممارسات الهندسة الاجتماعية، التي غالبا ما 

 67”تكون مدروسة ومبتكرة دائما، لان الحداثة التاريخية هي مرادف للابتكار
 أنواع الاصطناع في الأمة /القومية  10.3.1

 لعرقية والدين الاصطناع في اللغة وا 10.3.1.1

التغير الاقتصادي “ويحدد اندرسن الأسباب التي أدت إلى نشوء الأمة، بأن عوامل 
والاكتشافات الاجتماعية، والعلمية، واطراد تطور وسائل الاتصال السريعة دق إسفينا غليظا بين 

على  للربطالكوزمولوجيا والتاريخ. ولا عجب إذا أن جرى البحث، إذا جاز القول، عن طريقة جديدة 
ويحدد الأداة الرئيسية التي جعلت نشوء الأمة أمرا ممكنا،  68”نحو ذي معنى بين الأخوة والقوة والزمن

ولعل ما من شيء عجل هذا البحث، وجعله “بالإضافة إلى العوامل السابقة، كانت رأسمالية الطباعة 
ن ادا متنامية بسرعة من أأشد خصوبة، بالقدر الذي عجلته به رأسمالية الطباعة، التي مكنت أعد

                                                           
 . 29اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  64
 .53اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  65
 . 63اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص 66
 .18، ص2013ظبي، دار الكتب الوطنية،  أبو، 1هوبزباوم، ايريك، اختراع التقاليد، ترجمة احمد لطفي، ط 67
 . 72-71اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص 68



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

58 
 

لكن ماذا أحدثت رأسمالية  69”يفكروا بأنفسهم، وان يربطوا أنفسهم، بآخرين بطرائق جديدة كل الجدة
أرست اللغات الطباعية، الأساس لضروب الوعي القومي، بثلاث طرائق “الطباعة بالضبط؟  لقد 

لغات نى من اللاتينية وارفع من المميزة فقد خلقت أولا: وقبل كل شيء حقول تبادل واتصال موحدة أد
المحلية المنطوقة. ... أما ثانيا: فقد أضفت رأسمالية الطباعة على اللغة ثباتا جديدا أسهم على 
المدى الطويل في بناء صورة القدم، التي تحتل مكانة مركزية في فكرة الأمة عن ذاتها. فقد حافظ 

ا ل ثابت يمكن إعادة إنتاجه أو استنساخه إلى مالكتاب المطبوع كما يذكرنا فيفر ومارتن، على شك
لانهاية في أي وقت وفي أي مكان ... كما خلقت رأسمالية الطباعة ثالثا: لغات سلطة من نوع 

 70”مختلف عن اللغات المحلية الإدارية القديمة
إذا كان للاصطناع في اللغة، من خلال توحيد اللهجات، وتعميم ذلك من خلال طباعتها، 

ور الكبير عند اندرسن في تكوين جماعة الأمة، فان هوبزباوم يرفض أن يعطي اللغة دورا هذا الد
اللغات القومية هي دائما أدوات شبه “، فهو يقول أن ةفي تكوين جماعة الأمة، لأنها مصطنع

هي لغات قد تم اختراعها في الواقع. وهي على  -كاللغة العبرية -اصطناعية، وفي بعض الأحيان 
مما تفترض أساطير القوميين أن تكون عليه، واعني هنا الأساسات التاريخية للثقافة القومية، النقيض 

ذا كان اصطناع اللغة سببا في إبعادها عن ماهية  71”والنسيج الأصلي المكون للعقلية القومية وا 
ية إذا رقهل الع“الأمة، عند هوبزباوم فان لعامل الإثنية العرقية مصير آخر، فهو يجيب على سؤال 

غير مرتبطة بالقومية الحديثة؟ من الواضح أن ليس هذا هو الوضع، حيث أن هناك كثيرا من 
الاختلافات الواضحة في بنية الجسم، التي لا يمكن إغفالها، وغالبا ما استخدمت لتمييز، أو فرض 

 ح عوامل تقسيموهذه الاختلافات العرقية، تصب 72”الاختلافات بيننا وبينهم، بما في ذلك القومية منها
أفقية وعمودية، وتميل لان تكون سلبية، بمعنى أنها تعرف الجماعة الأخرى، بدلا من تعريف الجماعة 

لاندماج، كان بمقدورها ا“نفسها، وهذه النزعة العرقية، لا تكون على علاقة بالقومية الأولية، إلا إذا  
في الصين وكوريا واليابان، والتي تقدم أو اندمجت مع شيء ما، كتقاليد الدولة كما هو الحال ربما 

مثالا نادرا للدول التاريخية المكونة، في معظمها من سكان، من أعراق متجانسة، ذات أصول 
                                                           

 . 72-71اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  69
 .78اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  70
، 2013لوطنية، ظبي، دار الكتب ا أبو، 1، ترجمة مصطفى حجاج، ط1780هوبزبوم، اريك، الشعوب والقوميات منذ عام  71

 .55ص 
 .65، مرجع سابق، ص 1780هوبزبوم، اريك، الشعوب والقوميات منذ عام  72



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

59 
 

أما بالنسبة   73”مشتركة. وفي مثل تلك الحالات يمكن الربط تماما بين العرقية والولاء السياسي
ة لاقات بين الدين والقومية الأولى، أو الهويأن الع“للعامل الديني، فإنه يعلق حكمه بخصوصه، إذ 

 74”الوطنية، ستظل من الأمور المعقدة، والمبهمة، إلى حد بعيد فهي بالتأكيد تقاوم التعميم البسيط
 فالدين ليس أحد مظاهر القومية الأولى، كما هو الحال في القومية الحديثة.

لأولى، وهي الوعي بالانتماء، أو ويقودنا ذلك إلى آخر المعايير، وأكثرها حسما للقومية ا
 التاريخ  وهو أمر يوافق عليه -كون المرء منتميا، إلى كيان سياسي دائم. أو ما يعرف بالشعب 

الانتساب لدولة تاريخية )أو دولة فعلية( سواء في الحاضر، أو في الماضي، يمكن “هوبزبوم إذ أن 
أو ربما حتى كما في  -ج قومية أولية أن يدار بشكل مباشر، بناء على وعي عامة الشعب لإنتا

 75”تيودور سيكون شيئا اقرب للوطنية الحديثة إنجلتراحالة ملك 
 دور المؤسسات  10.3.1.2

أكد اندرسن على دور المؤسسات، في اصطناع الهوية القومية، في الدول الاستعمارية، 
المنهجي  الغرس“م بـوفي الدول المستعمَرة، أما المؤسسات الفاعلة في الدول الاستعمارية التي تقو 

بل والميكافيللي للإيديولوجية القومية، من خلال وسائل الإعلام، والنظام التربوي، والأنظمة الإدارية، 
التي غالبا ما نراها في سياسات بناء الأمة، التي تتبعها الدول الجديدة. وكان اندرسن  76”وسواها

لفة لمستعمَرة، لكنه وجد لاحقا مؤسسات مختيفترض أنها هي ذاتها، التي يتم استخدامها في الدول ا
نسبيا، تم استخدمتها من قبل الدول الاستعمارية في مستعمراتها، عملت على تنشئة القومية فيها، 

المؤسسات الثلاث هي التعداد، والخارطة، والمتحف، التي صاغت معا، وعلى نحو وثيق، “وهذه 
مهم، مجال نفوذها وسلطانها: طبيعة البشر الذين تحك الطريقة التي تُخيلت بها الدولة الكولونيالية،

إذن قامت الدول الاستعمارية بصناعة شعوب مستعمراتها من  77”وجغرافيا أملاكها، وشرعية أسلافها
خلال تحديد أعراقهم، وطوائفهم الدينية، وتحديد نسبة تمثيل كل جماعة منهم في البرلمان تبعا لنسبة 

جتمع، كما قامت بتحديد المساحة الجغرافية، التي تعود لهذه المستعمَرة، عددهم من المجموع الكلي للم
أو لدولة هذه المستعمَرة، والتي غالبا لم تكن عادلة أو منصفة تجاه المجتمع، بل بما يتناسب مع 

                                                           
 .65، مرجع سابق، ص 1780هوبزبوم، اريك، الشعوب والقوميات منذ عام  73
 .69، مرجع سابق، ص 1780هوبزبوم، اريك، الشعوب والقوميات منذ عام  74
 . 73، مرجع سابق، ص1780 هوبزبوم، اريك، الشعوب والقوميات منذ عام 75
 . 159اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  76
 . 160- 159اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  77



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

60 
 

مصالح الدولة الكولونيالية، وأخيرا من خلال الدراسات الاستشراقية، قامت بكتابة تاريخ هذه 
 ضع سردية أيضا بما يتناسب مع الوضع الحالي الاستعماري، كما سيبدو بعد قليل.    الجماعات، وو 

 سردية التاريخ  10.3.1.3

نجد هنا أن التاريخ نفسه، يصبح مصطنعا، بما يخدم الحالة القومية الحديثة، وهذا يعني 
غير ما من ت“التركيز على حوادث أو عناصر سالفة، وتضخيمها فوق الاستحقاق، كما يعني أن 

ميق في الوعي، إلا ويجلب معه بحكم طبيعته ذاتها، ضروبا مميزة من النسيان. ومن ضروب ع
فالنسيان أو التناسي، على نحو  78”النسيان هذه تنبع في ظروف تاريخية معينة روايات وسرديات

 أدق، عامل أساس في إنشاء السردية التاريخية.  
يغدو من  الفيزيولوجية والانفعالية، التي يحدثها النضج،فبعد اختبار التغيرات “ففي في علم النفس 

المستحيل تذكر وعي الطفولة. ... ومن هذا التغريب، يأتي مفهوم الشخصية، أو الهوية )اجل أنت، 
والصغير العاري، شخص واحد( التي لا بد أن تسرد، لأنه لا يمكن تذكرها. وعلى الضد من تبيان 

في الجسم البشري، تستبدل في غضون سبعة أعوام، فان سردي السيرة البيولوجيا، أن كل خلية واحدة 
فنحن مضطرون، لصنع  79”الذاتية، والسيرة، تغرق في أسواق الرأسمالية الطباعية، عاما بعد عام

السرديات التاريخية، واجترارها، لنصبح نحن، ما نحن عليه. وكما هو الحال مع الأشخاص، كذلك 
اك الانغراس في زمن علماني متسلسل، مع كل ما ينطوي عليه ذلك من فإدر “هو الحال مع الأمم، 

 80”تواصل واستمرار، وكذلك من نسيان لتجربة الاستمرار هذه ... إنما يولد الحاجة إلى سرد الهوية
وطالما أن أحدا لا يستطيع ولادة الأمة بصورة واضحة، ولا موتها، أن كانت تموت، فموتها ليس أمرا 

نزولا في  الإنجيليمنشئ فان سيرة الأمة لا يمكن كتابتها، على النحو “ولأنه ما من  طبيعيا إطلاقا.
وهذا يعني أن  81”الزمن، عبر سلسلة توالدي طويلة. والبديل الوحيد هو صياغتها صعودا في الزمن

نسان القرن العشرين ينجب إنسان القرن  الحرب العالمية الثانية تنجب الحرب العالمية الأولى، وا 
 لخامس عشر، بعبارة أخرى، الحاضر يلد الماضي. ا

                                                           
 .186اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  78
 .186اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  79
 .187بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص اندرسن، 80
 .187اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص 81



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

61 
 

 الرموز  10.3.1.4

ع عشر ، فيما بين سبيعينات القرن التاسأوروباالكثير من الموروثات القومية، تم اختراعها في 
وانفجار الحرب العالمية الأولى. إذ تعد تلك المرحلة مرحلة تنامي الوعي القومي الأوروبي، الذي 

. ويتفق اندرسن وهوبزباوم على أهمية 82خلال الحرب العالميةعبّر عن نفسه بشكل صارخ من 
ليس ثمة رموز للثقافة القومية تفوق أضرحة الجنود “الرموز في تكوين الأمة، إذ يقول اندرسن 

المجهولين، في لفتها الأنظار، واسترعاء الانتباه. وما تناله هذه النصب من إجلال طقسي عام لا 
ها تبينما يعدد هوبزباوم، أنواع التقاليد الاجتماعية الجديدة التي أرس 83”مةسابق ]له[ في الأزمنة القدي

أولها تطوير ند علماني للكنيسة ... ثانيا ابتداع الاحتفالات العامة، “البرجوازية الجمهورية المعتدلة 
سع في ... ثالثا: ما اشرنا إليه من التو 1880وأهم تلك الاحتفالات يوم الباستيل الذي يعود إلى عام 

والند العلماني المقصود به، هي المدارس العلمانية، ذات التقاليد الجديدة.  84”تشييد نُصُب عامة
بالإضافة إلى تحويل يوم تحرير سجن الباستيل، إلى عيد وطني، وطبعا هذا تم بعد مئة عام على 

لحالة الثورية، عن االأقل، من تاريخ التحرير الحقيقي، مع التوسع في نشر التماثيل العامة للتعبير 
 وهذا بالطبع كان يعني شخصيتين أنثويتين، بشكل رئيسي، وهما جان دارك وماريان. 

 النتائج 11

كما  حضور العنصر الثقافيظهر جليا من خلال المقارنة بين المرحلتين الوسيطة والحديثة، 
ما ك لوسيط،عتمد العصر اأي يوهو أمر غاب عن العصر الحديث،  هو من دون تعديل أو تغيير، 

على الهوية الثقافية الدينية أو الإثنية العرقية، التي ظهر عند ابن خلدون، في بناء الهوية العامة 
ية هي علاقات فطر ؛ بما من دون تغيير ،كما هيتعكس العلاقات الاجتماعية السياسية الفاعلة، 

كما يسميها ابن خلدون، تحت غطاء الدين  ،علاقات القرابة الدموية أو العصبيةصف موروثة، ت
  الإسلامي.

لقبيلة، اابن خلدون يعد أن  أنتبين أيضا من خلال المقارنة بين المرحلتين الوسيطة والحديثة، 
الذي و  ، إن لم يكن الوحيد،في العصر الوسيط أو العشيرة، هي الفاعل الاجتماعي السياسي، الأبرز

قوم تى أن الدولة في العصر الوسيط، كانت جماعة عضوية أهلية، الهوية العامة، حتبناء يؤثر في 

                                                           
 . 108، ص2007للترجمة،  المركز قومي، القاهرة، 1كرون، ديفيد، علم اجتماع القومية، ترجمة سامي خشبة، طماك  82
 .55اندرسن، بندكت، الجماعات المتخيلة، مرجع سابق، ص  83
 .272- 271وبزباوم، ايريك، اختراع التقاليد، مرجع سابق، ص ه 84



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

62 
 

ولم تكن مصطنعة خاصة في المرحلتين الأولى وهي التأسيس، والثانية على رابطة النسب الدموي، 
وهي المجد، بينما في المرحلة الثالثة والأخيرة من عمر الدولة، وهي مرحلة الحضارة المفسدة للعمران، 

ن الخليفة يعتمد على الموالين له شخصيا، من خارج العصبة، مما يؤدي ، لأفإنها تكون مصطنعة
إلى إضعاف عصبته، وتسلق الموالين على هرم السلطة، على حساب عصبته، مما يؤدي إلى زوال 

تقوم على الولاء الدولة وانهيارها، بعبارة أوضح اصطناع الدولة؛ أي جعلها جماعة مصطنعة، 
ثة ، على النقيض من المرحلة الحديأدى إلى انهيارهالة أو العشيرة، أمر لشخص الحاكم وليس للقبي

يتم تكوين جماعات جديدة بطريقة مصطنعة، سواء أكان على المستوى الكلي، ونقصد الأمة، حيث 
أو على المستوى الجزئي، ونقصد جماعات النقابات والجمعيات والأحزاب. وهذه الجماعات سواء 

ية، لم تكن موجودة في العصر الوسيط، وقد تم بنائها انطلاقا من العقد أكانت الكلية أم الجزئ
لسبل تم التفكير في مسألة إدارتها بأفضل ا ،الاجتماعي، بوصفه التقاء إرادات على مصلحة مشتركة

وأيسرها، إذن تم بناء الدولة بوصفها أولى الجماعات المصطنعة التي تدير شؤون الأمة، انطلاقا 
من العقد الاجتماعي، وكان لا بد من التعبير عن الهوية العامة، بما يتناسب مع الجماعة الكلية 

 الأمة.   -الجديدة، جماعة الدولة 
 ، بما هين الأمةهوية قومية، لأفي العصر الوسيط تطيع أن نسمي الهوية العامة، لا نس

قد فعلى النقيض من الحال في المرحلة الحديثة، لم تكن قد تكونت بعد.  الجماعة العامة أو الكلية،
ن يلمفكر اتحدث المفكرون الفرنسيون والألمان عن الهوية القومية بصورة واضحة، على الرغم من أن 

لموروث، في تبيان التعديل على العنصر الثقافي اأكثر تقدما من المفكرين الألمان، كانوا ن، يفرنسيال
ولو أن الفريقين كانوا متماثلين في النزعة المثالية في التفكير الفلسفي، فعندما تحدث رينان عن 

رادة العيش المشترك، نجد في  نادققإذا  عنصرين، في تكوين الأمة، وهما التاريخ والذكريات، وا 
زئيا، أو التأثير عليه، ولو ج ،العاملين، أن العامل الأول موروث، بينما العامل الثاني يمكن تغييره

 ي حين أنفيعبر عن حالة فاعلة من الإنسان، لاصطناع الأمة الفرنسية، تعديل أو التغيير فهذا ال
ل الثقافي، مانية، فكان متماهيا مع العافي التعبير عن الأمة الألم ، واللغة فقط،فخته اعتمد على اللغة

 ومع الحالة العضوية، من دون تعديل أو تغيير. 
إذن أصبحت الهوية العامة/ القومية في العصر الحديث، هوية مصطنعة جزئيا، لأنها تعبر 
عن علاقات مصطنعة. بينما في العصر الوسيط كانت هوية عامة ثقافية دينية أو إثنية عرقية، من 



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

63 
 

ة المركب بأسره: ثقاف“دون أن يكون هناك جماعة كلية تضم الجماعات الجزئية. وفي اعتقادنا أن 
ية إثنية إيديولوجيا قومية، هو عبارة عن واقع تاريخي متشابك يلعب فيه العنصر السياسي، ذلك هو 

  85”المتعلق بالأمة دورا مهيمنا بحيث يعاد إنتاج العناصر الأخرى في ظله
ع في اد الاصطنايازدتبين واضحا أما من حيث المقارنة بين المرحلتين الحديثة والمعاصرة، 

في اللغة، بالإضافة إلى الاعتماد على  التعديلية من خلال الاعتماد، على القومالهوية تكوين 
المؤسسات الإدارية، ومؤسسات الطباعة، والمعاجم، والمتاحف، بل حتى كان هناك اصطناع في 

، بما يتناسب مع الحاضر بمعنى إنهم اخترعوا أحداث تاريخية، أو تناسوا أحداث يةسردية التاريخال
وز موا فيها بما يتناسب مع المصلحة الحالية للدولة الحاكمة، وحتى التقاليد والر تاريخية، أو عدل

ترضة تثبت أن الهويات الأصلية المف“جل القومية. فالوقائع التاريخية الاجتماعية، تم اختراعها من أ
نية ثهي هويات متشكلة تاريخيا، وان الدولة أو القومية السياسية حددت وشكلت الهويات القومية )الإ

حتى في المجتمعات التي كانت الجماعة  86”أو الثقافية(، لا بأقل مما تشكلت وتحددت من قبلها
الأمة،  القومية فيها تتطابق معالمجتمعات التي كانت الجديدة، تتطابق مع الجماعة القديمة، ونقصد 

وفرنسا، فإننا نجد ملمحا، من ملامح التغيير الجزئي، في العامل الذي تم  إسبانيابشكل تام مثل 
وتم الاعتماد  ،ينا سابقا، حيث غالبا تم التخلي عن العامل الدينيأاعتماده لبنا الهوية القومية، كما ر 

  على عوامل ثقافية أخرى مثل اللغة والعرق للتعبير عن القومية.
ين ب العلاقة درجةأثر في تبيان ، ن الحديث والمعاصررنة بين العصرياالمق أيضا أفادت

جة التغيير در بزدياد يترافق الاإذ  ،؛ تكوين المجتمع من طرف ومن طرف آخر الهوية القوميةالطرفين
انتقاله في نمو المجتمع، و زدياد الامع ، المعتمد في بناء الهوية القومية في العامل الثقافي الموروث

يمكن لنا أن نصيغ العلاقة وعلى هذا المدنية. الجماعات العضوية إلى حالة الجماعات حالة  من
المذكورة، على النحو التالي: كلما انتقل المجتمع من حالة المجتمع العضوي، إلى حالة المجتمع 

، إلى حالة الجماعة الكلية الواحدة، المتمايزة المدني الحداثي، كلما انتقل المجتمع من حالة الجماعات
ما انتقلت الهوية العامة، من الاعتماد على العوامل الثقافية بشكل صرف، إلى الاعتماد على وكل

 مصطنعة )عوامل ثقافية سابقة يتم تغييرها جزئيا أو كليا(. ثقافية عوامل 

                                                           
 . 245، المجتمع المدني دراسة نقدية، مرجع سابق، ص بشارة، عزمي 85
 .245، ص 2012ودراسة السياسات،  للأبحاث، بيروت، المركز العربي 6بشارة ،عزمي، المجتمع المدني دراسة نقدية، ط 86



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

64 
 

  خاتمة 12

طرية فهي بذلك هوية موروثة فالعامة في العصر الوسيط هوية دينية وعرقية، الهوية تُعَد إذن 
بينما في العصر الحديث التي تحمل تلك الهوية، ى الرغم من غياب الجماعة العامة، علتماما، 

ديل من خلال تعالمعاصر، وهي هوية مصطنعة،  الإنسانوية من هويات هالقومية، أصبحت الهوية 
تي وقد تم بناء الجماعة الكلية أو الأمة الموروثة مثل اللغة والعرق والدين، في عوامل ثقافية  دمقصو 

ساسية، أعلاقة صبح علما أن بناء الهوية يتم انطلاقا من أي علاقة بشرط أن تتحمل تلك الهوية. 
ين الذات بواسطتها بيتم التمييز  لأنهماهوية، علاقة تصبح وبذلك في سياق شرطها التاريخي، 

 ، لتكون، بعبارة أوضح، هوية. والآخر
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 مجلة جامعة حمص                                   سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية             
 علي سعيدوائل  د.                                  2025عام  8العدد  47المجلد       

65 
 

 البحثمصادر  13

ابن خلدون، عبد الرحمن، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر  -1
، مجلس معارف ولاية سوريا 3المقدمة، ط 1ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، ج

 .  1900الجليلة ، 
لتاريخ االجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في  -2

 .1994، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية،  6الإسلامي، ط

، 1الشويري، يوسف، القومية العربية الأمة والدولة في الوطن العربي نظرة تاريخية، ط -3
 . 2002بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية،  

 . 1998، بيروت، مؤسسة الرسالة، 2ات، طالكفوي، أبو البقاء،  الكليّ  -4

، دمشق، شركة قدمس للنشر 1،بندكت، الجماعات المتخيلة، ترجمة ثائر ديب، طاندرسن -5
 2009والتوزيع،  

، بيروت، المركز العربي للأبحاث ودراسة 6بشارة، عزمي، المجتمع المدني دراسة نقدية، ط -6
 . 2012السياسات،  

عيد سبينيت، طوني، مفاتيح اصطلاحية جديدة معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع، ترجمة  -7
 . 2010، 1الغانمي، بيروت، المنظمة العربية للترجمة، ط

، العدد 1حامد، خالد، الهوية والبناء الاجتماعي، مجلة حكمة للدراسات الفلسفية، المجلد  -8
1 ،2013 . 

حيدر، عزيز، دور المقاومة الثقافية في صياغة الهوية الجماعية دراسة في الهوية الجماعية  -9
 . 1996، 205وت، مجلة المستقبل العربي، العدد للعرب في اسرائيل ، بير 

، 1فيخته، يوهان غوتليب، خطابات إلى الأمة الألمانية، ترجمة سامي الجندي، ط -10
 .   1979بيروت، دار الطليعة، 

 . 1882رينان، ارنست، ما الأمة، محاضرة في جامعة السوريون،  -11

ختارات في أربعة ، م1ماركس، كارل، الثامن عشر من بروميير لويس بونابرت، ج -12
 أجزاء، موسكو ، دار التقدم، )د، ت(. 

، القاهرة، المركز 1ماك كرون، ديفيد، علم اجتماع القومية، ترجمة سامي خشبة، ط -13
 . 2007القومي للترجمة، 



 الهوية القومية والهوية الثقافية وتكوين الجماعة

66 
 

 .1993، دمشق، دار الوسيم، 1ميكشيللي، اليكس، الهُوّية، ترجمة علي وطفة، ط -14

، أبو ظبي، دار الكتب 1جمة احمد لطفي، طهوبزباوم، ايريك، اختراع التقاليد، تر  -15
 2013الوطنية، 

، ترجمة مصطفى حجاج، 1780هوبزبوم، اريك، الشعوب والقوميات منذ عام  -16
 .2013، أبو ظبي، دار الكتب الوطنية، 1ط

وليامز، ريموند، الكلمات المفاتيح، ترجمة نعيمان عثمان، بيروت، المركز الثقافي  -17
 . 2007، 1العربي، ط

 .  1951زكي نجيب، المنطق الوضعي، القاهرة، مكتبة الانجلو مصرية، محمود،  -18

حمد، الهوية الثقافية ماهيتها وخصائصها، )د، م(، المجلة العربية للعلوم أ مرسي، -19
 .2013الإنسانية، 

 
 


